DYNAMIQUES ET ECHELLE DES TONS

(Note : Ceci est un résumé d’une conférence enregistrée de L. Ron Hubbard, compilé sous
forme écrite par D. Folgere.)

A mesure qu’un individu monte I’échelle des tons, il est de plus en plus les
dynamiques et il est davantage dans chaque dynamique.

La figure I montre le développement paralléle de 1’échelle des tons standard et de
I’échelle « d’étre de plus en plus les dynamiques ». Nous voyons que I’individu doit monter
I’échelle des tons, en passant par toute la partie inférieure et méme par 3.5, 4.0 et 8.0, avant
méme qu’il ne réussisse a étre la premicre dynamique. Il doit se trouver a 8.0 avant de
pouvoir étre « lui-méme ».

Bien qu’auparavant 4.0 ait été considéré comme la fin et le but de 1’audition,
maintenant il s’avére étre seulement le tout début en termes d’étre. Quatre-point-zéro
constitue une bonne survie, mais est trés limité en ce qui concerne étre.

L’idée de cette échelle est trés intéressante : L’individu est de plus en plus les
dynamiques, au fur a mesure qu’il monte 1’échelle des tons. Toutefois certaines réserves
doivent étre apportées de suite, pour que 1’étudiant ne pense pas qu’il doit prendre cette
¢échelle littéralement, nombre par nombre.

Au cours de la derniere série de compilations, la série du Summary Course, I’'idée a été
présentée que I’échelle des tons pouvait étre rallongée de 40.0 a 400.0 et de 400.0 a 4000.0, et
que Dieu devait étre trouvé a 4000.0, parce que I’échelle n’allait pas plus loin. Cette idée est
parfaitement valable et elle est mentionnée ici pour indiquer que mettre la huitiéme
dynamique ou I’état d’étre tout, a 40.0 sur I’échelle des tons est simplement une valeur
arbitraire.

De méme, non sans certaines délibérations, la valeur du ton pour I’é€tre sur chacune
des dynamiques a été choisie arbitrairement.

Vingt-deux-point-zéro est assigné comme le point d’étre la sixieme dynamique car
22.0 représente la randomité optimale. En d’autres termes, le mouvement est considéré com-
me étant dans sa plus harmonieuse relation avec théta, a ce point, et donc c’est le choix le plus
évident pour la sixiéme dynamique qui est pur mouvement..



400 7 ETRE
320

2200

15,0

= = =

8,0

4,0
20
15
0.5

R Fn (B o= =5 = BL == &)

Figure [

NE PAS ETRE

I1 devrait étre évident pour 1’étudiant qu’il n’y a aucune intention d’insinuer par cette
échelle, que I’individu ne commence pas a étre la troisiéme dynamique tant qu’il n’a pas
atteint 12.0 et qu’il ne commence pas a €tre la quatrieme tant qu’il n’a pas atteint 15.0. I1 est
raisonnable de partir du principe que I’individu commence a étre toutes les dynamiques,
méme a 0.5 sur D’échelle des tons. L’idée sous-jacente impliquée dans 1’échelle est que
I’individu ne réussit pas a &tre effectivement les diverses dynamiques tant qu’il n’a pas atteint
divers points sur 1’échelle, et I’on considére que ces points correspondent grossierement a
I’échelle des tons, comme le montre la figure .



Pour étre la cinquiéme dynamique, I'individu devrait déja avoir réussi a étre la
quatriéme. Pour étre la quatrieéme, il devrait déja avoir réussi a étre la troisiéme, et ainsi de
suite.

Examinons ce que I’on entend par « étre les dynamiques ».

Supposons qu’un individu décide de participer a 1'univers MEST et que,
malheureusement il se trouve si bas sur I’échelle des tons, ayant vécu certaines expériences
impensables et sans nom, qu’il n’est capable d’étre qu’une petite partie de sa nuque. Il a le
controle nominal d’un organisme humain entier, mais il se sent hors d’atteinte et hors de
controle avec ledit organisme sauf une petite partie de sa nuque. Nous risquons de trouver un
tel individu pres de I’apathie sur I’échelle des tons.

Un ensemble de processing amene I’auto-déterminisme de cette personne a un point
ou elle est totalement capable de controler son corps et de s’en servir, au point qu’elle se sente
completement en affinité, en communication et en accord avec lui, au point qu’il ne fasse rien
qu’elle ne veut pas qu’il fasse et qu’il fasse tout ce qu’elle veut qu’il fasse. Nous pourrions
alors dire, a juste titre, que cet individu est lui-méme, en tant qu’organisme. Nous pourrions
dire qu’il a réussi a étre la premicre dynamique.

Cependant, nous pourrions également dire qu’il n’a pas encore réussi a étre n’importe
quelle autre dynamique sauf la premicre.

Comment s’y prendrait-il pour €tre une autre dynamique ?

La dynamique suivante, dans 1’ordre, est la deuxiéme dynamique. Il va ensuite réussir
a étre cette deuxieéme dynamique.

Bien siir, si I’individu a réussi a étre la premic¢re dynamique, il survivra trés bien sur
les deuxiéme, troisiéme, quatriéme, cinquiéme, sixiéme et septiéme dynamiques. Mais la
survie n’est pas 1’activité que nous considérerons maintenant. Ce que nous considérons est,
étre.

Comment un individu peut-il &tre la deuxieéme dynamique ?

Nous nous sommes complétement habitués a 1’idée qu’une personne est son propre
organisme. En fait, nous nous y sommes trop accoutumés. Dans notre culture actuelle,
I’affirmation : « une personne est son propre organisme » signifie « une personne équivaut a
son propre organisme ». En d’autres termes, elle n’est que cet organisme et rien d’autre. Nous
avons vu en Scientologie que cette idée est fausse. En Scientologie, I’affirmation, « une
personne est son organisme » signifie qu’un individu a entiérement atteint le fait d’€étre au
sein de son organisme, pour qu’il y soit cause.

Une fois que nous reconnaissons le fait qu’étre I’organisme ne signifie pas équivaloir
a ’organisme, nous pouvons voir plus facilement comment un individu pourrait étre les
autres dynamiques, comme la premicre.

Etre 1’organisme signifie étre cause au sein de [’organisme. Etre les autres
dynamiques signifie étre cause au sein des autres dynamiques. Bien siir, cela signifie aussi



savoir, faire confiance, gagner, étre libre ainsi que toutes les autres parties d’étre
énumérées en haut de 1’échelle des tons.

Etre la deuxiéme dynamique signifie savoir, faire confiance, gagner, étre libre et
tout le reste, sur la deuxieéme dynamique.

Il n’y a aucune signification particuliére a la limite que nous plagons artificiellement
autour d’étre, en reconnaissant le corps physique comme une chose d’importance. Mais cette
limite peut €tre trés aberrante. Naturellement, si une personne croit qu’elle équivaut a son
corps, il lui suffit seulement d’observer les faiblesses du corps auquel elle équivaut pour
s’apercevoir qu’il est plutot misérable. Si elle équivaut a son corps, alors il y a peu d’espoir
pour elle. Le corps a une certaine taille, un certain poids, une certaine texture. Il a un peu de
force. Il a un peu de beauté ou de laideur ou des deux. Il connait le plaisir et la douleur, les
excitations et les réflexes. C’est du MEST, par conséquent la personne doit aussi étre du
MEST.

Si d’un autre co6té, un homme sait qu’il n’équivaut pas a son corps, mais qu’il est
cause au sein de son corps, il peut alors aspirer a étre une meilleure cause, et a étre cause a
une plus grande échelle que juste sur son corps. II peut désirer se mouvoir dans les autres
dynamiques, €tre les autres dynamiques.

Lorsqu’il est devenu son organisme de fagon a €tre son organisme, il passe alors a la
deuxieme dynamique.

Dans ses débuts, la deuxieme dynamique a trait a une relation étroite, physique et non-
physique, avec un individu du sexe opposé. La forme extérieure et 1’apparence de cette
relation, telle qu’elle est pratiquée dans notre culture actuelle, nous est familiére a tous.
Lorsqu’elle est nouvelle, on I’appelle parfois « amour ». Lorsqu’elle est un peu plus
ancienne, on I’appelle « mariage ». Lorsqu’elle est terminée, on 1’appelle parfois « veuvage »
et parfois « divorce ». Certains la portent aux nues et d’autres la vouent a I’échec. La plupart,
dans les deux camps, professent ne pas en comprendre ses mysteres.

Quel est le secret de I’amour ? Comment parvenir a un mariage heureux ? Ce sont des
questions qui ont été posées et auxquelles on a répondu de nombreuses fois. D’Ovide a
Monsieur Anthony, les réponses ont émergé du chaudron bouillonnant de la culture humaine.
Certaines de ces réponses ont été sages, beaucoup ont été stupides. La plupart ont traité de
détails insignifiants, soit de chambre a coucher ou (aux Etats-Unis) de petit déjeuner. Peu
d’entre elles ont montré la maniere d’étre heureux en amour et dans le mariage, puisque peu
d’entre elles ont dit quoi que ce soit qui pourrait conduire a étre.

Si nous voulions énoncer la régle la plus simple possible pour étre heureux en amour
et dans le mariage, nous pourrions dire quelque chose comme ceci : Une relation sexuelle
réussie dépend de ce que ’homme et la femme soient parvenus a un niveau élevé d’accord sur
des buts immédiats et a long terme, et qu’ils maintiennent cet accord sans établir une relation
cause et effet. Tous deux doivent étre causes dans leur relation sexuelle, sinon elle
dégénérera en une simple relation maitre-esclave ou en une relation domination-invalidation.



Ceci ne veut pas dire qu’il ne devrait pas y avoir de différence entre un homme et une
femme ou qu’ils devraient se chamailler sur la fagon de cuire un ceuf ou de couper un arbre.
Cela signifie que si un accord est trouvé pour le partage du travail au sein de leur relation,
alors chaque individu devrait étre cause directement dans sa propre zone et devrait étre cause
indirectement, au travers de 1’autre individu, dans la zone de I’autre.

Et comment quelqu’un peut-il étre cause des actions d’un autre, sans rendre 1’autre
effet ? Est-ce possible ?

La fagon de devenir cause des actions d’un autre est d’en prendre responsabilité sans
les controler lorsque I’autre les exécute.

Si tous les gens mariés se mettaient a prendre responsabilité des actions de leur
partenaire et qu’ils les considéraient comme les leurs, la plupart des difficultés du mariage
seraient ¢liminées. Bien sir, cela exigerait un grand accord quant aux buts désirables et quant
aux méthodes a utiliser pour atteindre ces buts. Mais il n’est pas difficile de parvenir a un tel
accord. Deux personnes intelligentes et relativement non aberrées peuvent parvenir a un tel
accord (ou échouer de fagcon probante a I’atteindre) avant le mariage. La difficulté dans cette
société qui nous enseigne la phrase biblique incitant chacun de nous a étre le « gardien » de
son frére, le mot « gardien » signifie « dresseur d’animaux » — la difficulté est de maintenir
cet accord sans établir une relation cause-et- cause plutdt qu'une relation cause.

Quels sont les avantages d’une relation cause ?

La facon la plus simple et la plus compléte de décrire ces avantages est de dire que,
puisque I’étre humain est cause, une relation cause lui permettra d’étre un étre humain ; alors
qu’une relation cause-ct-effet le rendra effet et ainsi I’empéchera d’étre un étre humain. Ceci
est vrai méme lorsque I’individu commence la relation cause-et-effet dans le role de cause.
Le processus qui consiste a rendre effet un autre étre humain, est trés dangereux. Il conduit
I’instigateur a devenir lui aussi effet. Au bout d’un certain temps, la relation cause-et-effet
dégénere en une simple relation effet ou les deux partenaires auront sombré dans 1’apathie.
Ceci est habituellement considéré comme « une bonne adaptation » et 1’on dit des victimes
qu’elles ont appris a se tolérer et a vivre avec leurs défauts respectifs.

La société, en 1952, voit d’un mauvais ceil la relation cause-et-effet, bien qu’a
I’époque victorienne on trouvait tout a fait normal que I’homme soit cause, et la femme effet.
La société¢ en 1952, préfere de beaucoup une relation effet, et la plupart des conseils
matrimoniaux visent a une telle relation. Les clients sont encouragés a se faire des
concessions. On leur apprend des astuces pour controler leurs tempéraments et ils sont invités
a échanger des tolérances. Si Marie brile le toast, Jean est censé se rappeler que cela lui
donne le droit de mettre de la boue sur le plancher. (il pour ceil. Une bonne affaire. Les
clients sont poussés a accepter le fait que tout le monde a des défauts et que personne n’est
parfait et que personne ne peut étre parfait. Leur espoir d’une relation satisfaisante est
supprimé et remplacé par une cage d’apathie bien adaptée. On leur dit que c’est le meilleur
qu’ils puissent espérer.

Il n’en est rien.



Au lieu de descendre I’échelle des tons en passant de la relation cause-ct-effet
victorienne a la relation effet de notre époque moderne, il est possible de monter I’échelle des
tons pour parvenir a une relation cause, dans laquelle les deux partenaires se sentent
responsables des actes de I’un et de 1’autre et dans laquelle chaque conjoint sent que 1’autre
agit pour lui. Si Marie brile le toast, Jean accepte la responsabilité de cette action. Ce qui ne
veut pas dire qu’il endosse 1’entiere responsabilité et qu’il n’en laisse aucune a Marie. Cela
signifie qu’il en prend I’entiere responsabilité et que Marie en prend également 1’entiére
responsabilité. Tous deux endossent I’entiere responsabilité. Avec un tel arrangement,
personne ne peut étre blamé. Toute leur attention va en direction d’améliorer les toasts et
aucune n’est gaspillée en reproches.

Il est parfaitement évident pour Jean que Marie ne voulait pas briler le toast. Méme si
elle souffre d’une compulsion aberrante a briler les toasts, Jean sait qu’elle ne désire pas les
briler, sauf lorsqu’elle est en proie a cette compulsion. Il sait aussi que la seule fagon de la
libérer de cette compulsion est de la faire monter sur 1’échelle des tons, et il sait qu’il ne peut
pas lui faire monter 1’échelle des tons en la blamant et en la rendant effet, mais seulement en
acceptant son effort comme étant le sien, en la rendant cause.

I1 peut sembler étrange que Marie puisse étre cause si Jean accepte son effort comme
étant le sien, mais cela ne veut pas dire qu’il lui retire son effort — cela signifie qu’il permet a
son étre de s’infiltrer dans cet effort. Il valide 1’effort de Marie en permettant a cet effort de
faire partie de lui. Il n’invalide pas cet effort en tant que tel en en refusant la responsabilité. 11
n’invalide pas ’effort de Marie en s’ingérant dans sa réalisation. Il valide I’effort en en
prenant la responsabilité¢ et valide Marie en la laissant étre celle qui controle I’effort. Il
n’essaie pas de controler ses efforts et elle n’essaie pas de controler les siens (ceux de Jean),
mais chacun accepte la responsabilité des efforts de I’autre.

Nous pourrions voir plus clairement comment cela fonctionne, si nous posions
I’hypothese d’une personne extérieure, temporairement hostile a I’égard de Jean et de Marie.

Marie percute le portail du voisin avec la voiture familiale. Ce dernier se précipite
chez eux, faché, et rencontre Jean devant la maison. Le voisin dit : « Vous venez juste de
démolir mon portail ! » Jean va examiner le portail et la voiture, avec le voisin. Comme on
pouvait s’y attendre, il y a de la peinture bleue sur le portail et de la peinture blanche sur la
voiture. La preuve est concluante. Jean est d’accord avec le voisin que le portail a été
endommag¢ par sa voiture et il lui demande de le faire réparer et de lui envoyer la facture. Le
voisin dit qu’il n’y a pas beaucoup de dégats et qu’il le réparera lui-méme. Jean lui préte les
outils et I’aide a réparer le portail. Il insiste pour acheter un pot de peinture blanche et le
voisin dit qu’il se réjouit de repeindre le portail dimanche. Il s’excuse de s’étre énervé en
premier lieu. IIs se serrent la main.

Jean rentre a la maison et Marie lui dit : « Chéri, j’ai heurté le portail des Dupont avec
la voiture. » Jean dit : « Oui, je sais. Nous 1’avons déja réparé. » Marie dit : « Je suis désolée.
Je pensais aux rideaux de la salle de bain. » Jean dit : « Ce n’est rien. Qu’y a-t-il avec les
rideaux de la salle de bains ? » Marie dit : « J’ai envie de les teindre en bleu. » Jean dit :
« C’est une bonne idée. »



Si personne n’est a blamer pour le portail endommagé, un sujet constructif tel que
teindre les rideaux en bleu va immédiatement attirer I’attention de Jean et de Marie, car il
représente une action future.

Maintenant, le lecteur risque de dire : « Mais si Marie percutait le portail du voisin
toutes les semaines — comme dans les bandes dessinées ? »

La réponse est facile : Il n’est pas nécessaire de vivre comme si I’on vivait dans les
bandes dessinées. Il existe deux possibilités. Soit Marie a certaines aberrations qui
I’empéchent de bien conduire, soit elle n’en a pas. Il y a trés peu de chances pour que ce soit
la premiére possibilité. Si elle est capable de marcher, elle devrait étre capable de conduire la
voiture — a condition qu’elle puisse la conduire en étant cause et non en tant qu’effet. Si la
vision de Marie est telle qu’elle ne peut pas voir le portail du voisin, alors il faut parvenir a un
accord selon lequel elle ne conduit pas la voiture. Mais si elle ne fait que rentrer dans ce
portail « par négligence », il y a a parier dix-contre-un que quelqu’un s’ingere dans son auto-
déterminisme concernant la conduite de la voiture. L option la plus constructive de Jean est de
la laisser conduire la voiture et de percuter le portail et d’endosser la responsabilité des actes
de Marie. Bien sir, il risque de devoir payer deux ou trois cents dollars pour de nouveaux
pare-chocs et de nouveaux portails, mais ce n’est pas cher payé pour faire monter sa femme
sur I’échelle des tons, au point ou elle pourra faire fonctionner la machine rationnellement. Au
moment ou Marie se rendra compte qu’elle est cause quand elle conduit la voiture et que
personne n’interfere avec elle, elle ne percutera pas le portail.

Il faut reconnaitre que la mémoire cachée d’un moment d’ingérence passé dans sa
fagon de conduire peut agir dans le présent pour aberrer la conduite de Marie, alors méme que
Jean n’intervient pas et qu’il prend réellement responsabilité des actions de Marie. Dans ce
cas, il pourrait étre décidé que Marie ne conduise pas, ou il pourrait étre décidé d’essayer par
I’audition ou lors d’une simple discussion, de clarifier cette aberration provenant d’une
ingérence passée. Néanmoins, peu importe ce qui est décidé, Marie n’est pas a blamer pour
heurter le portail. Qu’elle ne conduise plus n’est pas une punition. Ce n’est qu’une fagon de
préserver le portail.

La discussion précédente de Jean et Marie est destinée a illustrer ce qu’il est possible
de faire de constructif pour Jean dans sa relation avec sa femme, s’il est la deuxiéme
dynamique au lieu d’arriver tout juste a survivre dans la deuxiéme dynamique. S’il est la
deuxiéme dynamique, alors il est Marie. Les efforts de Marie sont les siens. Sa responsabilité
(celle de Marie) est la sienne (celle de Jean). Sa victoire (celle de Marie) est celle de Jean.

Ceci ne signifie pas le moins du monde que Jean n’est pas lui-méme. Il n’est pas
moins lui-méme parce qu’il est Marie. Il n’abandonne pas la premicre dynamique pour
prendre en charge la deuxieéme ; il ajoute la deuxieme dynamique a la premiere. Devenu cause
sur son propre organisme, il étend a présent sa causalité sur un autre organisme, mais puisque
cet autre organisme possede déja une premiere dynamique cause, il devient la deuxieéme
dynamique cause de cet organisme. Il assume les efforts de cet organisme comme ses propres
efforts sans endosser le contrdle de ces efforts — ou, du moins, sans intervenir en aucune
fagcon lorsque Marie contrdle ces efforts.



C’est ce que ’on entend de diverses fagons, par I’affirmation comme quoi un homme
seul ou une femme seule ne sont que la moitié d’une personne et une personne compléte se
compose d’un homme et d’une femme. Nous pensons que cette affirmation ne va pas assez
loin, puisqu’une personne compléte se compose, non seulement des premiere et deuxieme
dynamiques, mais aussi des troisieéme, quatriéme, cinquieme, sixiéme, septieme et huitieme
dynamiques — mais la premiere et la deuxiéme constituent un excellent et indispensable début
pour devenir une personne complete.

La plupart des gens n’ont pas encore commence¢ a atteindre la premicre.

Une personne compléte est le fait d’€tre au moins sept dynamiques. Une telle
personne serait un dieu comparée aux étres humains habituels, mais il semble qu’il n’y ait
aucune raison pour qu’'une telle personne n’existe pas. Il peut y avoir beaucoup de travail
impliqué dans le fait de devenir une telle personne, mais il y a aussi eu beaucoup de travail
impliqué dans la construction des pyramides, et elles sont la.

La figure II montre I’expansion de 1’état d’étre du point de vue d’une toujours plus
grande zone d’espace.

Cette illustration est incluse pour corriger I’impression éventuelle que les diverses
dynamiques correspondent uniquement a certains points sur I’échelle des tons. Nous voyons
ici que pour atteindre la ligne qui délimite la deuxiéme dynamique, nous devons d’abord
franchir celle qui délimite la premiére. Cependant, la deuxiéme dynamique ne commence pas
a «1»; elle commence a « 0 ». Toutes les dynamiques commencent a "0". La premicre
commence a « 0 ». La deuxiéme commence a « 0 ». Tout comme la troisiéme, la quatriéme, la
cinquieme, la sixiéme, et la septiéme. Les lignes de démarcation expriment plutot
I’accomplissement d’étre ces dynamiques. Elles montrent qu’il faut accomplir un peu pour
étre la premicre dynamique, davantage pour étre la deuxieme, davantage encore pour étre la
troisiéme, et ainsi de suite. Mais nous pourrions déduire, selon I’illustration, que lorsqu’on a
atteint la deuxiéme, on serait & mi-chemin d’avoir réussi d’ étre la quatrieme. Cette déduction,
bien qu’incertaine par rapport a la proportion est correcte dans le principe. L’accomplissement
d’&tre la premicre et la deuxiéme dynamiques fait partie de 1’accomplissement d’étre la
quatriéme dynamique. C’est I’accumulation d’état d’étre mentionnée dans la derniére section.
Nous verrons, dans la prochaine section, ce qui se passe quand 1’accumulation d’état d’ étre
est ignorée lors du cheminement vers 1’extérieur du cercle.



Figure I

Si nous tournons ce cercle des dynamiques de facon a le voir davantage depuis
I’extérieur, nous obtenons (figure I1I) une représentation de ce qui se passe en haut et en bas
de I’échelle des tons, et de la relation entre le zéro et 1’infini sur cette échelle.

La ligne pleine montre la progression de 1’échelle a travers les cercles concentriques
qui délimitent les diverses dynamiques.

La ligne pointillée montre un passage arbitraire a travers « I’espace » en dehors des
sept dynamiques. Cette ligne pointillée pénetre dans le cercle des dynamiques, soit a zéro ou a
I’infini, soit au bord du cercle ou au centre de celui-ci.

Par conséquent, I’individu qui va quitter ['univers matériel peut le quitter soit au bord
du cercle, ou au centre, mais selon le diagramme, il se trouvera au méme « endroit », peu
importe la sortie qu’il utilisera.

Les facteurs déterminant I’entrée de I’individu dans le cercle a I’'un ou I’autre de ces
deux points ne peuvent pas €tre indiqués sur le schéma, car ils sont inconnus de 1’auteur.

Si nous examinons a nouveau la figure II, nous constatons que la quatriéme
dynamique a été appelée « race ». On avait 1’habitude de I’appeler « humanité ». On y a
substitué le mot « race », parce qu’il se pourrait trés bien que les développements que nous
allons connaitre dans un futur proche nous améneront au-dela des limites de ce domaine de la
vie que nous appelons maintenant « humanité ». Nous avons été dans le passé, et nous
pourrions étre dans le futur, des créatures bien différentes de celles auxquelles nous pensons
quand nous pensons a « I’humanité ».



10

e mmn”

~
.
-
~d

g
[
'
‘
1
1
1
1
1
[1
)

-
.,

Figure III

Un futur est concevable dans lequel tous les étres qui désirent rester en tant
qu’hommes sur cette planéte se feraient appeler le groupe de ’humanité. Il se pourrait que ce
groupe soit la seule troisieme dynamique existante, I’ordre social ayant été résolu de fagon si
créative et harmonieuse que tout groupe subordonné serait inutile et indésirable. Ce serait la
fraternité humaine dont parlait la littérature religieuse.

La dynamique de la race pourrait alors inclure non seulement I’humanité, mais aussi
ces €tres qui ne désiraient pas se confiner a une existence planétaire, terrienne ou physique,
des étres qui pourraient parcourir les espaces et les non-espaces selon leur gré, en quéte
d’aventures que nous pouvons a peine nommer, encore moins envisager.

D. FOLGERE



	DYNAMIQUES ET L’ÉCHELLE DES TONS

